
UNIVERSITATEA �OVIDIUS� CONSTANȚA
FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ

TEZĂ DE DOCTORAT

REZUMAT

CONDUCĂTOR DOCTORAT:
I.P.S. PROF. UNIV. DR. TEODOSIE PETRESCU

DOCTORAND:
PR. NIȚĂ M. ADRIAN

CONSTANȚA
2013



2



3

FAMILIA CA RÂNDUIALĂ DIVINĂ
ÎN VECHIUL TESTAMENT

ŞI SFÂNTĂ TAINĂ ÎN NOUL TESTAMENT

Cuvinte cheie:
- familie, cununie, Dumnezeu, mântuire, Biserică,
creştin, Vechiul Testament, Noul Testament

În lucrarea de față, intitulată: �Familia ca rânduială
divină  în Vechiul  Testament  şi  Sfântă  Taină  în Noul
Testament�,  ne propunem  nu  elaborarea  unei  teorii  a
familiei,  ci mai degrabă  să prezentăm viața  spirituală,
foarte  concretă,  a  cuplului,  în  Biserica  ortodoxă,  şi
modul în care aceasta o depăşeşte pe aceea din Vechiul
Testament.

În  mulțimea  de  probleme  care  ne  copleşesc,  cele
familiale  sunt  prioritare  iar  societatea  de  astăzi  face
uriaşe eforturi care par să fie orientate spre soluționarea
problemelor noastre.

Cu  toții  suntem  conştienți de  complexitatea  şi gra‐
vitatea problemelor, şi de anvergura măsurilor care ar fi
necesare  şi  măcar  la  nivel  declarativ  probabil  că  am



4

susține un efort unitar care să repare sau, de ce nu, să
elimine problemele.

În ideea că această situație a fost ipotetic deja creată
şi  există  determinare  cât  şi  acel  plan  uriaş  ar  fi  deja
conceput  şi gata de urmat, evident că  fiecare domeniu
al  vieții  sociale  ar  avea  o  secțiune  proprie,  care  va  fi
concepută de  specialişti pe  fiecare domeniu. Un  astfel
de domeniu extrem de    important  îl constituie  familia,
unde fără nici un dubiu, noi considerăm că soluția creş‐
tină este idealul, de urmat şi de aplicat.

Dincolo  de  inerentele  critici  şi  lupte  interne  sau
externe  de  argumentare  şi  apologie  asupra  superio‐
rității soluției oferită de familia creştină, este evident că
următoarea  soluție posibilă  care  este  cea mai  recunos‐
cută  pentru  eficiența  ei  o  constituie  familia  iudaică.
Pentru  aceste  două  direcții  de  acțiune  considerăm  să
realizăm în lucrarea noastră un aparat teoretic suficient
ca  să definim cele două  tipuri de  familie:  familia  creş‐
tină  şi  cea  iudaică  în  dimensiunile  lor  specifice,  după
care ne va rămâne doar să facem apologia familiei creş‐
tine față de cea iudaică.

Dacă ar  fi să găsim o  formulă concentrată  şi  foarte
exactă  a  ceea  ce  dorim  să  facem  în  această  lucrare,
atunci  ultima  frază  considerăm  că  este  un  rezumat
foarte bun.

Nu putem însă vorbi despre soluția creştină  la gra‐
vele probleme ale  familiei  şi  societății de azi,  cât  timp
noi  creştinii  am  lăsat  să vină  aceste probleme ne‐creş‐



5

tine,  care  se  adaugă  la  problematica  obişnuită  creşti‐
nilor,  şi  nu  putem  pretinde  superioritatea  soluției
noastre cât timp nu le rezolvăm noi în aşa fel ca să pu‐
tem da un exemplu pozitiv despre familia creştină.

Conceptul şi realitatea de familie creştină este o va‐
loare veşnică. Noi trebuie doar să  îl readucem  la viață,
începând  cu  noi,  pentru  ca  apoi  să  îl  putem  oferi  şi
celorlalți.

Grav este că problemele de azi sunt apreciate ca fi‐
reşti între creştini ca şi între necreştini. Dumnezeu ne‐a
oferit  cele mai bune mijloace  ca  să depăşim orice pro‐
blemă  întâlnim. Dacă  nu  reuşim  înseamnă  că  undeva
există  şi  la noi  creştinii, o piedică. Numeroase aspecte
concurează  unele  ca  să  agraveze  problemele  noastre,
altele  ca  să  le  rezolve,  şi  important  este  că nu avem o
situație fără ieşire dimpotrivă, totul poate reveni la nor‐
mal,  iar problemele pot  fi rezolvate. Principala noastră
dificultate este aşadar  identificarea situației concrete  în
care se află  familia creştină,  şi conştientizarea  superio‐
rității  ei  raportându‐ne  în  primul  rând  la  familia  iu‐
daică, superioară şi, tuturor celorlalte familii.

Omul a fost creat de Dumnezeu, nu a apărut din în‐
tâmplare prin transformarea materiei, nici nu a coborât
din maimuță,  şi nici nu a  fost creat de zei, plante, ani‐
male sau altele de acest fel.

Creația  omului  �după  chipul  şi  asemănarea  noastrăʺ
(Fac. 1, 26) � a Sfintei Treimi � este un dar şi o chemare,
un  dar  special  şi  o  chemare  plină  de  răspundere.  Şi



6

după cum Creatorul este comuniune de Persoane, adică
Treime,  la  fel  şi  omul  a  fost  creat  comuniune  de  per‐
soane, asemenea Sf. Treimi, adică familie, dar, mai mult,
la plinirea  vremii,  însăşi  �Biserica  creştină  s‐a  constituit
după modelul  familiei,  ca  o  comunitate  de  dragoste  care ne
înfățişează  un Dumnezeu  ce  invită  pe  fiecare  şi  pe  toțiʺ1,
deoarece  în  Tradiția  ortodoxă,  familia  reflectă  în
constituția ei misterul Sfintei Treimi iar în Nuntă şi Fa‐
milie  se  reface  prin  oameni  Treimea,  unde  al  treilea,
între  bărbat  şi  femeie  este Dumnezeu Hristos  pe  care
noi,  căsătoriți  sau  nu,  trebuie  să‐L  avem  mereu  ca
icoană a dragostei, adică  să ne  iubim aşa  cum El ne‐a
iubit,  cu  o  iubire  dumnezeiască,  bărbatul  şi  femeia
unindu‐se în Dumnezeu, aşa cum cele două firi, divină
şi umană, se unesc  în  ipostasul unic al  lui Hristos, aşa
cum Tatăl şi Fiul se unesc în Duhul Sfânt2.

Prin darul acesta omul are o puternică vocație crea‐
toare, pentru că prin însăşi crearea sa omul primeşte la
rândul  său  porunca  de  a  participa  la  �crearea�  altor
oameni:  �Creşteți  şi  vă  înmulțiți�.  Procrearea  aparține
deci omului  chiar prin natura  sa �  ca de altfel  tuturor
ființelor vii care se multiplică prin diviziuni, diseminări
sau naşteri, în funcție de regnul din care fac parte � dar,

                                                           
1 Prof. Dr. Nifon Mihăiță, Misiologie creştină, Ed. Asa, Bucureşti,

2005, p. 72
2  Paul  Evdokimov,  LʹOrthodoxie, Delachaux  et Niestlé,  Paris,

1959, p. 295. Vezi trad. rom., Ortodoxia, traducere de Dr. Irineu Ioan
Popa Arhiereu Vicar, EIBMBOR, Bucureşti, 1996.



7

spre deosebire de acestea, procrearea umană are o va‐
lență  care  o  deosebeşte  fundamental  de  cea  a  tuturor
celorlalte ființelor vii: prin procreare, omul transmite nu
doar  natura  umană  ca  suport  al  vieții  biologice,  cât mai
ales, natura umană ca purtătoare a chipului  lui Dumnezeu
în om �chip care nu este întinat prin faptul că natura umană
este  împărțită  în  două  sexe  sau  într‐o  mulțime  de  indivi‐
dualități�3. Vocația aceasta dublu‐creatoare care îi revine
omului de  la Dumnezeu  îl  înalță mai presus decât  lu‐
mea animală şi  încarcă ceea ce se numeşte sexualitatea
umană cu o  funcție plină de semnificații  religioase. Ea
nu este manifestarea unui instinct �animalic� care poate
fi  separat  de  statura  demnității  umane  ca  chip  al  lui
Dumnezeu,  şi  prin  urmare  neîngrădit  spre  atitudini
carnale care  întinează această demnitate4, ci  indisolubil
legată de vocația omului de dobândire a asemănării cu
Dumnezeu şi modelare a creației după chipul său.

Astăzi, este un handicap major faptul că, familia şi‐a
pierdut nu doar reperele ei biblice, ci şi sensul viețuirii
ei autentice, adică în şi prin Hristos. Iată de ce şi familia
creştină de astăzi aflată într‐o situație asemănătoare are
nevoie  mai  mult  decât  oricând  de  a  se  conştientiza
asupra reperelor ei, asupra scopului şi etosului ei expri‐
mate  de  Sfinții  Apostoli,  având  ca  temei  învățătura

                                                           
3  Cf.  Pr. Dr.  Vasile  Răducă,  Antropologia  Sfântului  Grigore  de

Nyssa, EIBMBOR, Bucureşti, 1996, p. 78.
4 Pr. Drd. Nicolae Stoleru, Viața morală a soților  în cadrul unirii

conjugale, în rev. �ST�, an. XXVI (1974), nr. 7‐8, p. 538.



8

Mântuitorului  nostru  Iisus  Hristos.  Deja  în  ultimele
decenii  familia a  constituit  şi  trebuie  să  constituie mai
departe, obiectul reflecției şi al angajamentului pastoral
al Bisericii noastre Ortodoxe, şi în acest context dorim şi
noi  să  fie  folositoare  lucrarea  noastră  în  ideea  că  va
contribui  la  realizarea  unui  efort  ce  se  prefigurează
concertat  spre  revenirea  societății  la  o  stare moral‐re‐
ligioasă bună.

Înainte de a  începe această  lucrare vom face câteva
precizări despre tema noastră. Când spunem �familia în
Vechiul  Testament�,  nu  facem  referire  la  toate  infor‐
mațiile  despre  familie  aşa  cum  o  putem  descoperi
punctual,  de  exemplu  cum  este  prezentată  de Moise,
sau cum o putem închega din povestirile patriarhilor, ci
facem referire numai  la acele  informații generale  şi co‐
mune pe care le avem despre familie în concepția unor
popoare ce existau  în perioada Vechiului Testament  şi
care au  fost  implicate  în  întâmplările din Vechiul Tes‐
tament, popoare cum sunt: Babilonienii, Asirienii, Egip‐
tenii, Indienii, Grecii, Romanii, Iudeii, deoarece, intenția
noastră  este,  să  schițăm  imaginea  procesului  evolutiv
care  a  dus  la  familia  creştină,  proces  pe  care  îl  pre‐
zentăm  în  două  etape:  prima  fiind  etapa  (imperfectă)
ante‐iudaică, a doua  fiind  etapa  iudaică  ‐  ideală  sau a
etalonului în concepția despre familie.

De asemenea, pentru multe aspecte, pe care le vom
expune în cele ce urmează, constatăm că de multe ori se
foloseşte  într‐un  mod  impropriu  cuvântul  căsătorie,



9

deşi  contextul  ne  arată  că  se  face  referire  la  familie,
drept pentru  care noi,  considerăm necesare unele pre‐
cizări  asupra  cuvintelor  folosite,  şi  exemplul  cel  mai
important este că de fiecare dată când ne vom referi  la
familie, vom  înlocui, ori de câte ori considerăm posibil
şi folositor, termenul uzual dar specific de �căsătorie�,
cu acela de �căsnicie�, pentru a evita precizări cum ar fi
expresia  �familie  întemeiată  prin  căsătorie�,  şi  vom
face  această  înlocuire  fără  să  o  legăm  de  conținutul
creştin, pe care îl vom menționa explicit de câte ori va fi
adus în discuție.

Evident  când  cităm  un  autor,  vom  folosi  termenii
citării, dar în ce priveşte discursul lucrării, vom încerca
să  aplicăm  raționamentul  acesta;  spre  exemplu,  în  loc
de:  �scopul  căsătoriei  este  naşterea  de  prunci�,  vom
spune �Scopul căsniciei este naşterea de prunci�, pen‐
tru  că  aici  este  şi  o  greşeală  logică  evidentă, deoarece
scopul căsătoriei este numai întemeierea familiei, ori abia
scopul familiei va fi naşterea de prunci, sau nu, deoarece,
ca  o  consecință  a  vieții  conjugale  se  poate  ajunge  la
naşterea de prunci, deşi, în familia creştină, chiar dacă e
recomandată, totuşi, nu mai este şi obligatorie naşterea
de prunci.

De  asemenea,  când  spunem  �familia  în Noul  Tes‐
tament�,  facem  referire  la  concepția  general‐creştină
despre  familie, concepție pe care o putem construi din
informațiile  pe  care  le  avem  despre  familie  în  cărțile
Noului Testament, şi care a fost dezvoltată,  îmbogățită



10

şi pusă  în practică de Sfinții Părinți. Vom prezenta pe
de  o  parte  caracteristicile  concepției  Vechiului  Testa‐
ment structurată  în două părți care se referă, prima,  la
familia  pentru  popoarele  neiudaice,  unde  concepția,
deşi  are  intuiții valoroase  este  incompletă,  imperfectă,
iar  a doua,  se  referă  la  familia pentru poporul  iudeu,
aceasta fiind concepția etalon, superioară şi chiar ideală
adusă  în Vechiul  Testament;  după  care  vom  prezenta
concepția Noului Testament, separat, pentru a sublinia
superioritatea concepției despre  familie  în Noul Testa‐
ment față de toate concepțiile Vechiului Testament, atât
față de concepția poporului iudeu, dar, mai ales față de
concepția popoarelor neiudaice.

Fără  îndoială, umanitatea nu poate  fi  concepută  în
afara  familiei,  care e prezentă  în  toate epocile,  şi  chiar
astăzi, când se afişează atâta împotrivire față de familie,
numărul  celor  cuprinşi  într‐o  familie  este  mult  mai
mare decât al celor fără nici o legătură de familie.

Important pentru  (orice)  familie  este  concepția  so‐
cială care stă la baza ei, respectiv cadrul moral,  juridic,
etic, psihologic,  etc. dar mai  ales  calitatea  spirituală  a
vieții  de  familie,  respectiv  relația  familiei  cu  religia.
Decalogul  şi Cărțile  Legii  ‐  întreg  Leviticul  cu Deute‐
ronomul au  ridicat pentru  totdeauna  concepția despre
familie prin poporul  iudeu, deasupra  tuturor  formelor
cunoscute de popoarele acelor timpuri, care şi ele erau
foarte interesate de familie. Fiind învățături de la Dum‐
nezeu,  poruncile  Vechiului  Testament,  aduc  lumina



11

rațiunii  despre  voința  lui  Dumnezeu  în  problematica
familială  şi  exprimă  idealul  teoretic  ce  nu  poate  fi
depăşit, deşi, în viața practică poate fi atins de oameni,
încă aici pe pământ.

Ne putem  întreba, ce anume conferă  familiei o po‐
ziție  atât  de  importantă,  deoarece,  superioritatea  con‐
cepției  iudaice  despre  familie,  este  incontestabilă,  față
de  toate  popoarele  care  au  existat  până  la Hristos,  şi
poate  fi uşor demonstrată  şi  susținută  cu  foarte multe
argumente,  iar  faptul  că  odată  cu  trecerea  timpului  o
parte din iudei au răstălmăcit învățătura despre familie
şi  nu  au mai  atins  idealul  în  viața  de  familie,  decât
foarte  rar  şi  într‐o mică măsură, nu  impietează asupra
valorii pe  care  o  are  concepția  iudaică despre  familie,
nici  aceea  creştină  care  şi  ea  cunoaşte  astăzi  în mod
similar o mulțime de probleme, nu din vina ei;  şi  în al
doilea  rând nu este  în  totalitate o vină a  celor  care au
stricat  familia  în  general  prin  atacurile  lor  asupra  fa‐
miliei creştine, cât mai degrabă o neputință şi o orbire,
sau  poate  că  nu  era  timpul,  ei  fiind  un  singur  şi mic
popor; oricum e clar că la slăbiciunea şi colaborarea oa‐
menilor slabi  şi necunoscători s‐a adăugat  întotdeauna
asaltul  demonilor.  Trebuie  bine  înțeles  de  la  început
faptul că atacul dintotdeauna împotriva familiei, nu în‐
seamnă că familia are slăbiciuni, ci înseamnă, că familia
deranjează prin foloasele pe care le aduce omului, deoa‐
rece atacurile nu caută să îmbunătățească familia ci să o
distrugă.



12

Cert este că, prin lucrarea lui Hristos, a venit rândul
tuturor oamenilor, şi  iudei şi creştini, să cunoască ade‐
vărul  şi  rătăcirile despre  familie, dar mai  ales,  a venit
rândul  ca  oamenii  să  experimenteze  puterea Duhului
Sfânt  în viața de  familie. Numai  în acest  fel putem  în‐
țelege cum a  fost ridicată  familia creştină prin Hristos,
deasupra  învățăturilor  şi practicilor  iudaice,  şi păgâne
la un loc şi din toate timpurile. Şi tocmai acest lucru în‐
cercăm să  îl abordăm  în această  lucrare, străduindu‐ne
să  aducem  o  privire  cuprinzătoare  şi  onestă  asupra
familiei  (în Noul  şi Vechiul Testament),  astfel  încât  să
observăm  ridicarea  constantă  de  la  familia  păgână  la
cea  iudaică, dar mai  ales, de  la  familia  iudaică,  repre‐
zentativă  pentru  Vechiul  Testament,  până  la  familia
creştină, ce ia naştere în Hristos.

Părinții  răsăriteni  arată  explicit  că  o  familie  înte‐
meiată numai pe acte laice indiferent cum este numită:
concubinaj, �căsătorie�, alianță, şi cu toate că are aspec‐
tele juridice pretinse de Stat îndeplinite, tot o desfrânare
este. Caracterul de Taină este strict atribuit numai unirii
dintre  soți  care  se  săvârşeşte  prin  Taina  căsătoriei  în
Biserică  de  către  preot  respectând  tot  ritualul  rânduit
prin toți părinții care l‐au dezvoltat de la forma inițială
până la forma de azi.

Iată  de  ce,  familia  creştină  nu  este  doar  o  simplă
conviețuire umană  între  bărbat  şi  femeie,  recunoscută
de societate, ci mai ales o angajare eclesială şi fidelitate
față  de  poruncile  evanghelice  față  de Hristos  şi  orice



13

altă formă de unire conjugală nu are dreptul să se mai
numească  familie, după venirea  lui Hristos, chiar dacă
oamenii aşa procedează. Și căsătoria de levirat era con‐
siderată  legitimă  de  evrei,  dar  a  fost  desființată  de
Hristos.

Un  alt  aspect  teologic  al  familiei  creştine  îl  con‐
stituie  relația dintre Biserică  şi Hristos,  fiindcă atât  fa‐
milia ‐ biserica cea mică, dar şi Biserica ‐ familia cea mare,
presupun  unitatea  trupului,  şi  identitatea  specifică  a
persoanelor, după  chipul  lui Dumnezeu  în  Treime.  Şi
dacă societatea ne  limitează numai să constatăm starea
degradată  şi  degradantă  a  familiei,  fără  a  interveni
asupra cauzelor, realitatea ne obligă să ne întoarcem la
resursele arhetipale ale spiritualității ortodoxe, ale unei
spiritualități experiate concret,  la nivel  interpersonal  şi
familial. Din  nefericire, pentru  omul desacralizat,  ten‐
tația  �formelor�  este  mult  mai  atractivă  decât  conți‐
nutul trainic al tradiției creştine ortodoxe.

Toate  aceste  aspecte ne‐au determinat  să  abordăm
tema  familiei creştine  în comparație cu alte �soluții�  şi
�situații� posibile şi în principal cu familia iudaică, mai
ales din perspectiva provocărilor cu care familia se con‐
fruntă în secolul XXI, de aceea, considerăm că motivația
prezentei lucrări nu este doar una strict gnoseologică, ci
mai ales una pragmatică, deoarece s‐a scris şi s‐a vorbit
mult despre  superioritatea  familiei  creştine. Dar,  în  ce
constă  această  superioritate?  Ce  anume  o  face  să  fie
specială? În Biserica ortodoxă acest lucru este clar, fie la



14

un nivel  erudit,  fie  comun, deşi  este descris  în puține
dar magistrale  cuvinte, majoritatea  spuse  la  săvârşirea
Tainei Nunții. S‐ar putea crede că în condițiile crizei de
astăzi, când familia este atacată şi discreditată chiar din
exteriorul  ortodoxiei,  prin  contrafaceri  pline  de  păcat,
că este necesar să fie lămurit în mod concret, şi detaliat,
câteva  din  lucrurile  importante,  pentru  a  răspunde
celor  din  afara  ortodoxiei:  Ce  este  familia  creştină  în
învățătura  Bisericii,  ce  ar  trebui  să  fie  şi  ce  este  în
realitate? Ce este familia necreştină şi ce ar putea să fie?
Cum trebuie să se comporte soții într‐o familie creştină
pentru ca familia să fie împlinită, şi cum o fac ei în rea‐
litate, față de cei necreştini? Cu ce probleme se întâlneşte
familia creştină şi cum le depăşeşte? Care sunt condițiile
şi impedimentele încheierii unei căsătorii creştine? care
sunt  condițiile,  ispitele  şi  soluțiile vieții pentru  familia
creştină,  de  exemplu:  care  sunt  prevederile  canonice
pentru poligamie, feciorie, divorț, avort, perversiuni, şi
altele  de  acest  fel;  cum  trebuie  procedat  şi  cum  se
procedează  în  realitate,  pentru  ca  educația  copiilor  să
fie  ireproşabilă  şi  suficientă pe de  o  parte  pentru  a  fi
buni  cetățeni ai  societății,  şi pe de altă parte  spre  feri‐
cirea căminului şi mântuirea întregii familii.

Putem  reaminti  aici  cât de  importantă  este pentru
familia  creştină,  trăirea  cu  adevărat  în  duhul  lui
Hristos, pentru ca părinții să fie o pildă vie pentru copii,
ceea ce nu este suficient, deoarece  indiferent de religia
familiei, personalitatea nu este o boală de care te molip‐



15

seşti  sau  nu,  cât  o  construcție pe  care  o  realizezi per‐
manent  şi  voluntar  prin  iubire  şi  îndelungate  eforturi
pedagogice,  morale,  pragmatice,  axiologice,  etc.  dar,
mai  ales  harismatice,  prin  această  trăire  în  duhul  lui
Hristos,  ceea  ce  iar  nu  este  un  lucru  tocmai  uşor  de
îndeplinit! Se  întâmpină greutăți, sunt  ispite puternice,
lumea  e  plină  de  tentații,  sunt  perioade  de  declin  şi
reveniri,  deoarece  să  dai  hrană,  haine  şi  acoperiş  co‐
piilor născuți în familie nu este educație. Să porunceşti,
să pedepseşti, să recompensezi,  la  fel nu este educație.
După cum să răspunzi poftelor şi capriciilor copiilor nu
este  iubire,  iar  să  le  acuzi  nu  este  integritate  creştină.
Ori  în  această  lucrare  dorim  să  scoatem  în  relief
legătura  şi  relația  extrem  de  puternică  ce  există  între
viața  creştină  a  părinților  şi  (auto)educarea  copiilor,
între  educația  atentă  şi  consecventă  şi  mântuirea
împreună a copilului şi a părinților.

Este  suficient  să  alegem  şi  să  facem  o  expunere
comparativă a familiei din Vechiul Testament cu familia
din Noul Testament şi vom acoperi eficient şi suficient
posibilele  atacuri  ce  se  dau  astăzi  la  adresa  familiei
creştine, atât a celei mici  ‐ căminul cât  şi a celei mari  ‐
Biserica.  Este  suficient  fiindcă  majoritatea  populației
necreştine  de  pe  glob  �  în America, Africa, Asia,  Eu‐
ropa, India, recunoaşte şi ia ca model familia Vechiului
Testament, cu vârful ei familia iudaică. Și este folositor
fiindcă  familia  creştină  este  o  împlinire  şi  un  vârf  al
familiei  iudaice,  iar  o  descriere  a  problematicii  îm‐



16

preună  cu  soluțiile  familiei  creştine  poate  să  închidă
porțiuni mari din domeniile unde  familia creştină este
atacată,  şi  poate  furniza  contraargumente  celor  care
sincer  caută  ce  este mai  bun,  împotriva  atacurilor  ne‐
creştine  asupra  familiei,  dar  mai  ales  în  favoarea
familiei  testamentare �  iudaice  şi creştine. Pentru acest
motiv am considerat util să orientăm discursul  lucrării
spre  expunerea  succesivă  a  familiei  iudaice  şi  a  celei
creştine  în  scop  comparativ  şi  axiologic  pentru  a  dis‐
cerne ridicarea rolului familiei în Noul Testament com‐
parativ cu familia Vechiului Testament. Dacă vom reuşi
aceasta, considerăm că ne‐am atins intențiile.

Şi mulți cred aceste  lucruri,  iar şi mai mulți  le ştiu,
deşi nu le cred, pentru că la începutul celui de‐al treilea
mileniu  creştin,  avem  impresia  greşită  că  suntem  o
societate modernă, ceea ce, mai exact spus, înseamnă că
suntem o societate scufundată într‐o mulțime de situații
problematice  şi  paradoxale,  deoarece,  în  principal,  se
luptă  împotriva familiei sau a Bisericii, adică, sunt res‐
pinse constant instituțiile şi soluțiile tradiționale, cu rea‐
lități  care au  în  centrul preocupărilor discuțiile despre
om, pentru a înlocui instituțiile cu orice altceva, doar să
fie  diferit;  însă,  nu  sunt  negate  explicit  instituțiile  ca
atare,  ci numai  forma  lor  tradițională � morală  şi  reli‐
gioasă  �  sunt  înlocuite  cu  forme  strict  administrative,
care  par  tradiționale  în  formă,  dar,  în  esență  sunt  cu
totul  altceva.  Întemeiată mai mult  pe  fundamente  ju‐
ridice  sau  economice,  biologice,  psihologice,  sau  doar



17

retorice,  familia  resimte  cel  mai  puternic  amenință‐
toarea  distanță  dintre  ordinea  divină  şi  instituțiile
umane,  produsă  de  instituționalizarea  şi  depersonali‐
zarea excesivă a relațiilor interumane.

În lumea noastră de azi lucrurile se transformă într‐un
ritm  amețitor  şi  într‐o  logică  necunoscută.  Percepte,
instituții  şi  aşezăminte  foarte  bine  statornicite  de  sute
sau chiar mii de ani, sunt date peste cap, iar valori care
până  de  curând  erau  socotite  veşnice  sunt  puse  sub
semnul întrebării, încât ai la un moment dat impresia că
nimeni nu mai  ştie precis  ce  trebuie  să  facă. Dar,  cine
reuşeşte  să  păstreze  tradițiile  creştine  este  păzit  de
asemenea  confuzie  şi  trăieşte  binecuvântat  de  Dum‐
nezeu  în  aceeaşi măsură  cum  o  face  El  dintotdeauna
pentru cei dreptcredincioşi.

Suntem  prinşi  într‐o  luptă  permanentă  între Mo‐
dernism cu orice preț şi Tradiție, în orice formă este ea
vizibilă pentru  societate.  Împotriva  familiei  creştine,  a
Bisericii,  valorile  sunt  răsturnate,  normalitatea  devine
anormalitate  şi  invers,  şi  tot  ceea  ce  cândva  era  de
neconceput, astăzi este acceptat în numele libertinajului
ce caracterizează societatea contemporană. Dar nu este
o  luptă  deschisă,  pe  față,  cu  dorința  de  a  compara  şi
alege  pentru  a  câştiga  ceva,  ci  este  o  luptă  în  care  se
impun soluții doar pentru că sunt declarate soluții, însă
cu  intenția ascunsă de a distruge umanitatea, deoarece
familia  reprezintă,  una  din  coordonatele  esențiale  ale
umanității,  şi e o  luptă  în care nevoile omului nu sunt



18

respinse la nivelul formal, adică uşor tangibil şi în mod
explicit, dar la nivelul esențelor şi în mod implicit, toate
eforturile, formele şi  instituțiile care prin Tradiție, sunt
demonstrate  ca  pozitive  pentru  om,  sunt  făcute  ine‐
ficiente prin această implacabilă campanie de �înnoire�
şi mai  exact  de  �actualizare�. Acum  nu  se mai  recu‐
noaşte  lupta  explicită  împotriva  lui  Dumnezeu,  care
este  prezentat  şi  lăsat  cumva  în  �administrare  perso‐
nală�, iar �țintele� recunoscute ale luptei sunt făpturile
create de Dumnezeu, ceea ce este tot o luptă împotriva
Lui fiindcă toate atacurile necredinței şi mândriei, ajung
în  ultimă  etapă  să  condamne  sau  doar  să  acuze  pe
Dumnezeu. Atacând Biserica,  familia, căsătoria, sexua‐
litatea,  procreația,  educația  copiilor,  se  refuză  dimen‐
siunile  trupului  şi  sufletului,  unitatea  trupului  cu  su‐
fletul,  iar  prin  alternativele moderniste  se  inoculează
implicit  ideea  că  ceea  ce  a  făcut  Dumnezeu  este  im‐
perfect,  greşit  şi  trebuie  reparat,  refăcut,  adică
Dumnezeu  nu  este Dumnezeu,  aşa  cum  îl  cunoaştem
prin Revelația  Sfintei  Scripturi,  şi  ca ultimă  concluzie,
Dumnezeu şi  tot ce este  legat de El  trebuie  îndepărtat,
iar unde se poate, să fie înlocuit, sau şters din sufletul şi
din viața oamenilor.

Această țintă actuală a  luptei necredinței  împotriva
creştinismului  este  utopică  în  principal  pentru  că
parafrazându‐l pe Mircea Eliade Homo religiosus este în
acelaşi timp şi măsură, un om familist şi om al instituțiilor



19

tradiționale5.  Iată dar,  cum putem  înțelege,  că  lupta de
astăzi  împotriva  lui  Dumnezeu,  se  duce  atacând
instituțiile  tradiționale,  în  speță,  familia  (mică)  şi Bise‐
rica  (familia  mare).  În  ochii  omului  de  astăzi  starea
lumii  nu pare  o  stare mai  rea  decât  aceea  din  timpul
primei  veniri  a  lui  Hristos,  dar  este,  fiindcă  atunci
oamenii aveau măcar  responsabilitatea  şi  religiozitatea
printre valorile  lor,  în timp ce astăzi nici valori nu mai
există,  fiind  înlocuite  cu  obiective,  scopuri  şi  idealuri,
iar lucrurile care acum sunt numite valori, de fapt sunt
exact  negativul  valorilor. Negând  atributul  absolut  al
creației divine şi înlocuindu‐l cu surogate ale �creației�
demonice, presupuse ca umane, şi asta doar acolo unde
a  fost  posibil,  s‐a  ieşit  din  sfera  valorilor  şi  ne‐am
prăbuşit în nimic, adică în ceva care nici măcar nu poate
fi numit, iar aceasta este realitatea în care trăim astăzi.

Societatea  de  astăzi  este  grav  bolnavă  din  multe
puncte  de  vedere  şi mai  ales  religios  ceea  ce  face  si‐
tuația de astăzi asemănătoare cu cea de acum două mi‐
lenii când a apărut creştinismul. Există  însă unele deo‐
sebiri, deoarece acum două mii de ani oamenii nu  cu‐
noşteau religia creştină,  în schimb erau  foarte religioşi,
într‐un fel sau altul, ceea ce a făcut ca religia creştină să
fie  primită  ca  o  soluție  şi  eficientă  şi  suficientă  la
societatea de atunci, pentru că orice religie  în sine este
                                                           

5  Mircea  Eliade,  Sacrul  şi  profanul,  (traducere  din  limba
franceză)  Brânduşa  Prelipceanu,  ediția  a  III‐a,  Bucureşti,  Ed.
Humanitas, 2005, p. 122.



20

importantă. Spre deosebire, �religiozitatea�, care atunci
era foarte prezentă astăzi lipseşte, ceea ce constituie un
mare  handicap  actual  față  de  situația  anterioară
Bisericii primare.

Dificultatea  este dată  astăzi pe de  o parte, de  am‐
ploarea luptei şi pe de alta, de diluarea sau, împărțirea
ei pe două planuri. Astfel, pe primul plan se află lupta
misionară a creştinilor, iar pe plan secundar este nevoie
de o  luptă uriaşă de  factură  complet nouă, pentru  re‐
crearea unei atitudini religioase. În ideea realizării unui
plan  comun  de  acțiune  a  creştinilor,  probabil  că  aici
fiecare confesiune ar introduce o presiune, pentru că ar
dori  să  impună  propria  interpretare,  dar,  deasupra
acestor  reglaje  ar  trebui  să  existe  un  efort  unitar  şi
convergent  pentru  a  sprijini  toate măsurile  ce  ar  con‐
duce  în principal spre crearea unei atitudini religioase.
Pentru că fie păgâni, fie atei, anticii aveau dreptate când
spuneau că e mai bună o societate cu religie � chiar şi o
religie  incompletă,  cum  era  atunci  ‐  decât  o  societate
fără nici o religie, cum se vrea acum.

Fără a concepe această uriaşă luptă, nu putem vorbi
despre  soluții,  pentru  nici  un  domeniu,  nici măcar  să
recomandăm  soluția  creştină  ca  fiind  cea  mai  bună.
Societatea noastră trebuie  întâi ajutată să realizeze că e
grav  bolnavă  şi  că  are  nevoie  de  un  leac,  apoi  să  îşi
dorească această vindecare, să caute şi să primească cel
mai bun leac.



21

Abia  după  săvârşirea  acestor  paşi  putem  intui
gravitatea situației societății de azi  şi amploarea  luptei
necesară pentru normalizare, pentru că soluții există, şi
acesta e lucrul cel mai important. Concis, această soluție
arată astfel: Familia creştină trebuie să fie, sau, să re‐de‐
vină �mica biserică�; în acelaşi timp Biserica, trebuie să
re‐devină  �marea Familie�, o  familie  a  fiilor  lui Dum‐
nezeu;  în  acest  proces  de  restaurare,  se  vor  produce
efecte simultane asupra tuturor popoarelor şi împreună
ne putem reveni.

 Pentru  noi,  creştinii,  lupta  aceasta  nu  este  mai
uşoară doar fiindcă ştim ce slăbiciuni avem şi cum pot
fi  ele vindecate. Avem  însă un  avantaj  ştiind  că bene‐
ficiem de ajutorul lui Dumnezeu, pentru tot ce dorim să
facem spre binele oamenilor. Singura noastră grijă este
că noi, popoarele creştine, deşi unii dintre noi nu sun‐
tem  în  aceeaşi măsură  afectați  ca  şi  cei din popoarele
necreştine, avem totuşi o mare parte din aspectele bolii
spirituale  comune  cu  popoarele  necreştine,  şi  în  con‐
secință  trebuie  să  folosim  leacul bine  cunoscut  şi veri‐
ficat de noi pentru a  reface  starea moral‐religioasă ge‐
nerală, cu alte cuvine, ne aflăm cumva  împreună creş‐
tini  şi  necreştini  într‐o  carantină  în  aceeaşi  clădire  cu
celelalte  popoare,  şi  nu  ne  putem  sustrage  din  lume
pentru  o perioadă  în  care  să  ne  vindecăm, undeva  în
exteriorul ei, după care să ne întoarcem şi să vindecăm
celelalte popoare,  ci este nevoie  să ne vindecăm odată
cu  ceilalți  oameni,  care  nu  sunt  creştini,  şi  nu  doresc



22

leacul nostru  sau mai  rău, nu  realizează  în  ce  stare  se
află  şi  refuză  orice  ajutor  sau  sugestie  din  partea
noastră,  ba  uneori  ne  mai  şi  împiedică  în  eforturile
noastre.

Pentru  a  realiza  aceste  obiective  am  împărțit  lu‐
crarea după cum urmează, mai întâi am structurat‐o în
două mari părți: o parte teoretică şi o parte practică. În
ambele părți am grupat  informațiile  în  câteva  capitole
începând cu aspectul istoric, continuând cu cel concep‐
tual, principial, şi încheind cu cel pragmatic de soluții şi
remedii,  încercând  enumerarea  şi  acoperirea  tuturor
dimensiunilor necesare în discurs.

Mai  exact,  în  Partea  I  avem Capitolul  I,  de  gene‐
ralități  şi noțiuni prin care  încercăm o  fundamentare a
familiei din perspectivă vechitestamentară; în Capitolul
II,  facem  aceeaşi  descriere  a  familiei  din  perspectiva
Noului Testament; Capitolul III este rezervat unei pre‐
zentări din punct de vedere ortodox a  familiei  şi căsă‐
toriei;   Capitolul  IV priveşte  familia  creştină din pers‐
pectivă  interconfesională;  continuăm  cu  Partea  a  II‐a,
unde  facem  prezentarea  cadrului  juridic  şi  canonic  al
familiei  în  Capitolul  I;  continuăm  aspectele  teoretice
despre familie cu Capitolul II de obiective şi funcții ale
familiei;  în  continuare  avem  4  capitole,  orientate  spre
probleme din viața concretă a familiei, respectiv aspecte
de morală, şi de sănătate spirituală prin educarea creş‐
tină a copiilor şi profilaxia unor păcate sau agresiuni la
adresa  familiei.  Astfel  Capitolul  III  l‐am  dedicat  în



23

întregime  educației  copiilor  în  familia  creştină,  şi
totodată  încercăm să prezentăm caracterul moral al  fa‐
miliei  creştine; după  care abordăm  în Capitolul  IV un
aspect  extrem  de  important  care  se  datorează  schim‐
bărilor  aduse  de  creştinism  în  familie  şi  anume  pro‐
blema  raportului  între viața ascetică  şi viața  conjugală
din perspectiva influenței care există asupra sexualității
prin Duhul Sfânt. Pentru aceasta am considerat oportun
să abordăm sexualitatea, fecioria şi monahismul în creş‐
tinism,  din  perspectiva  limitării  acestora  de  concepția
iudaică.  În  sfârşit  în Capitolul V am prezentat proble‐
mele familiei creştine de astăzi. Înainte de a reda Con‐
cluziile  am  prevăzut  Capitol  VI  rezervat  soluțiilor
pastoral‐misionare.  Am  încheiat  lucrarea  prezentând
Bibliografia, CV‐ul şi Declarația de onestitate.

În  concluzie,  efortul  nostru  teoretic  este dublat de
nevoia  constituirii unei  temelii  creştine  şi practice din
punct de vedere moral pentru familiile actuale şi tocmai
această  nevoie  ne‐a motivat  pentru  alcătuirea  prezen‐
tului proiect ca teză de doctorat.



24

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ

Abrudan,  Pr.  Prof.  Dr.  D.  şi  Diac.  Prof.  Dr.  E.
Cornițescu, Studiul Vechiului Testament, Arheologie
biblică,  EIBMBOR,  Bucureşti,  1994,  ediție
revizuită, Sibiu, 2002.

Albu,  I., Căsătoria  în dreptul  român, Ed. Dacia, Cluj‐Na‐
poca, 1988.

Albu,  I., Dreptul  familiei,  Ed. Didactică  şi  Pedagogică,
Bucureşti, 1975.

Codul Familiei, Ed. Lumina Lex, Bucureşti, 1993.
Cornițescu, Diacon Prof. Dr. Emilian, Descoperiri arheo‐

logice din Egipt, Asiria, Babilonia, Siria, Asia Mică,
Fenicia  şi Arabia, care au  legătură cu datele din Ve‐
chiul Testament, în �ST�, an XXXVI (1984), nr. 7‐8.

Drept  canonic  despre  familie,  Biserica  Catolică  latină,
Cartea a IV‐a, Ed. Sapientia, 2004.

Dură, Pr. Leon, Familia în lumina Noului Testament, (Teză
de  doctorat),  în  rev.  �ST�,  seria  a  II‐a,  an.  LX
(2003), nr. 1‐2, p. 89‐222.

Filipescu,  I.  P.,  Andrei  Filipescu,  Tratat  de  dreptul  fa‐
miliei, ediția a Vl‐a, Ed. All Beck, Bucureşti, 2001.



25

Gavrilă, Pr. Doctor Vasile, Fecioria  şi căsătoria  în vocația
sfințeniei,  în  �O�,  anul  LVIII,  nr.  3,  EIBMBOR,
Bucureşti, 2007.

Mihoc, Pr. prof. Dr. Vasile, Căsătoria şi  familia în  lumina
Sfintei Scripturi, Naşterea de prunci, scop principal al
căsătoriei,  în  �MA�,  an XXX,  nr.  9‐10,  sept.‐oct.,
1985.

Moldovan,  Pr.  Conf.  Ilie,  Taina  Nunții,  în  �O�,  XXXI
(1979), nr. 3‐4.

Pavel, Prof. Dr. Constantin C., Probleme morale cu privire
la căsătorie şi familie, în �BOR�, nr. 1‐2/ 1967.

PF  Părinte  Daniel  ‐  Patriarhul  Bisericii  Ortodoxe  Ro‐
mâne,  Lumina  casei  de  piatră.  Familia  creştină  ‐
speranța  României,  în  �Ziarul  Lumina�,  nr,  27
(141) / 2008.

Popa,  Pr.  Lect.  Dr.  Gheorghe,  Familia  creştină:  o  pers‐
pectivă  teologică  şi  spirituală,  în volumul �Familia
creştină azi�, Ed. Trinitas, Iaşi, 1995.

PSB,  vol.  17,  EIBMBOR,  Bucureşti,  1986;  Ed.  Sofia,
Bucureşti, 2001.

Răducă,  Pr.  Prof. Vasile,  Căsătoria  ‐  Taină  a  dăruirii  şi
desăvârşirii  persoanei,  în  rev.  �ST�,  XLIV  (1992),
nr. 3‐4.

Sfântul  Ambrozie  de  la  Optina,  Sfaturi  pentru  familia
creştină,  trad.  Gheorghe  Zapotinschi,  Ed.
Platytera, Bucureşti, 2006.

Sfântul Ioan Gură de Aur, Despre  feciorie. Apologia vieții
monahale.  Despre  creşterea  copiilor,  traducere  şi



26

note  de  Pr.  Dumitru  Fecioru,  EIBMBOR,
Bucureşti, 2001, 2007.

Sfântul  Ioan  Gură  de  Aur,  în  vol.  Catehezele  maritale,
trad,  de  Pr. Marcel Hanches,  Ed. Oastea Dom‐
nului, Sibiu, 2004.

Tratat  de Teologie Morală,  vol.  II,  EIBMBOR,  Bucureşti,
1979

Verzan,  Sabin,  Familia  în  lumina  învățăturii  Noului
Testament, în �MO�, nr. 9‐10, 1954.

Vizitiu,  Pr.  Lect. Mihai,  Familia  şi  învățăturile Mântui‐
torului  şi a Sfinților Părinți,  în vol. �Familia creş‐
tină azi�, Ed. Trinitas, Iaşi, 1995.



27

CUPRINS

Lista de Abrevieri.................................................................

INTRODUCERE..................................................................

PARTEA I.............................................................................

1. Învăţătura vechitestamentară despre familie.................
a) Instituirea familiei de Dumnezeu................................
b) Egalitatea soţilor.........................................................
c) Căsătoria ca act social şi nu religios...........................
d) Căsătoria de levirat.....................................................
e) Personalităţi feminine din Vechiul Testament...........
f) Întruparea lui Mesia din femeie..................................
g) Superioritatea concepţiei despre familie în Vechiul

Testament faţă de alte religii din antichitate �
asirieni, egipteni, etc.................................................

2. Familia în lumina Noului Testament...............................
a) Instituirea căsătoriei ca Taină de către Mântuitorul la

nunta din Cana Galileii�����������...
b) Învăţătura Mântuitorului Hristos despre căsătorie şi

familie.........�������������............
c) Atitudinea Sfinţilor Apostoli faţă de familie..............
d) Căsătoria şi familia după literatura patristică..............

3. Învăţătura Bisericii Ortodoxe despre familie şi
căsătorie��������������������.

a) Originea divină a familiei...........................................

5

7

18

18
18
22
33
39
49
52

58
79

83

94
108
112

140
140



28

b) Principii de convieţuire în familie...........����...
c) Familia creştină �în Hristos şi în Biserică�.................
d) Familia � icoană a iubirii divine şi a Sfintei Treimi...

4. Privire interconfesională asupra familiei şi
căsătoriei....������������������...

a) Din punct de vedere ortodox......................................
b) În teologia romano-catolică........................................
c) În teologia protestantă................................................

PARTEA A II-A...............................�...............................

1. Norme juridico-canonice privind familia......................
a) Familia în cadrul juridico-canonic şi al Codului

Familiei........��������������.....
b) Impedimente la căsătorie..........................................
c) Condiţiile religios-morale ale întemeierii căsătoriei..
d) Norme canonice referitor la viaţa de familie.............

2. Obiective şi funcţii ale familiei...............�....................
a) Importanţa familiei pentru societate...........................
b) Monogamia � fundament al căsătoriei.......................
c) Unitatea în iubire şi sfinţenie.....................................
d) Indisolubilitatea căsătoriei..........................................

3. Educarea copiilor şi caracterul moral al familiei..........
a) În spiritul învăţăturii creştine.....................................
b) În duhul evlaviei şi rugăciunii...................................
c) Armonie şi fidelitate între soţi....................................

4. Fecioria şi căsătoria.................�.....................................
a) Fecioria după Vechiul Testament...............................
b) Mântuitorul Hristos despre feciorie...........................
c) Sf. Ap. Pavel şi atitudinea sa faţă de familie..............
d) Castitatea în monahism şi în căsătorie........................

5. Păcate împotriva familiei.................................................
a) Noile tipuri de familii.................................................

145
147
151

153
154
159
161

163

163

163
167
169
172
179
182
183
183
184
189
190
203
209
217
217
218
232
236
241
245



29

b) Necinstirea soţului sau soţiei..........�����........
c) Adulterul......................................................................
d) Incestul........................................................................
e) Devianţele sexuale......................................................
f) Avortul.......................................................................

      g)  Migraţia......................................................................
6. Soluţii pastorale pentru a rezolva criza familială de
astăzi................................�������������.

CONCLUZII.......................................................................

BIBLIOGRAFIE.................................................................

CURRICULUM VITAE.....................................................

DECLARAŢIE ....................................................................

246
248
250
251
252
253

255

268

278

290

295


